

# PROGESTING

# SEMINAR NASIONAL DAN CALL FOR PAPER

# "ISLAM NUSANTARA: MENEGUHKAN MODERATISME DAN MENGIKIS EKSTRIMISME DALAM KEHIDUPAN BERAGAMA"

Pusat Pengembangan Kehidupan Beragama (P2KB)
Lembaga Pengembangan Pendidikan dan Pembelajaran (LP3)
Universitas Negeri Malang (UM)



Aula Utama Rektorat Universitas Negeri Malang Sabtu, 13 Februari 2016



## **PROCEEDING**

### SEMINAR NASIONAL DAN CALL FOR PAPER

"ISLAM NUSANTARA: MENEGUHKAN MODERATISME DAN MENGIKIS EKSTRIMISME DALAM KEHIDUPAN BERAGAMA"

Pusat Pengembangan Kehidupan Beragama (P2KB) Lembaga Pengembangan Pendidikan dan Pembelajaran (LP3) \_\_\_\_\_

# **Prosiding**

"Islam Nusantara: Meneguhkan Moderatisme dan Mengikis Ekstrimisme dalam Kehidupan Beragama"

Penyunting dan Editor Ahli:

Yusuf Hanafi

Tim Editing:

H. Sulton Eddy Sutadji Faris Khoirul Anam Moh. Rohmanan Moh. Fauzan

Cover Design:

Rudi Rahayu Widodo

Lay Out:

Moh. Bakir Adi Mulyo

ISBN:

978-602-17187-4-2

## **DAFTAR ISI**

### KATA PENGANTAR

## DAFTAR ISI

| Islam Nusantara dalam Perspektif Mabadi' 'Asyrah                                                                                                                         |     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Faris Khoirul Anam (Universitas Negeri Malang)                                                                                                                           | 01  |
| Menyemai Gagasan Islam Nusantara di Dunia Pendidikan<br>Pesantren Melalui Culture of Peace Education                                                                     |     |
| Yusuf Hanafi (Universitas Negeri Malang)                                                                                                                                 | 18  |
| Pemberdayaan Ekonomi Masyarakat dalam Bingkai Islam<br>Nusantara                                                                                                         |     |
| Moch. Khoirul Anwar (Universitas Negeri Surabaya)                                                                                                                        | 29  |
| Islam Nusantara: Perspektif Penggagas dan Pengusungnya                                                                                                                   |     |
| <b>Muhammad Sulton Fatoni</b> (Universitas Nahdlatul Ulama - UNU Jakarta)                                                                                                | 38  |
| Pemikiran Fiqih Nusantara KH. Sholeh Darat: Telaah Kitab<br>Majmu'at Al-Syari'at Al-Kafiyat Li Al-'Awam Karya KH. Sholeh<br>Darat                                        |     |
| Fathur Rohman (Universitas Islam NU Jepara)                                                                                                                              | 47  |
| Islam Nusantara di Dunia Maya: Studi Kasus Gerakan Nasional<br>"Ayo Mondok"                                                                                              |     |
| Abdulloh Hamid (UIN Sunan Ampel Surabaya)                                                                                                                                | 61  |
| Satu Islam dengan Ragam Pelabelannya                                                                                                                                     | 0.1 |
| Hazbini, dkk (Universitas Padjadjaran Bandung)                                                                                                                           | 81  |
| Ancangan Strategi Pembaharuan Budaya<br>dalam Konteks Islam Nusantara                                                                                                    |     |
| Pudji Pratitis Wismantara (UIN Maliki Malang)                                                                                                                            | 85  |
| Urgensi Islam Nusantara dalam Menangkal Radikalisasi Islam<br>dan Paham Anti Pancasila                                                                                   |     |
| Moh. Abdur Rouf Hanifuddin (UIN Maliki Malang)                                                                                                                           | 100 |
| Memahami Diskursus Kontemporer Aktivitas Peribadatan<br>Melalui Local Genious Education Sebagai Upaya Menangkal<br>Gerakan Transnasional Radikal dan Disintegrasi Bangsa |     |
| M. Alifudin Ikhsan (Universitas Negeri Malang)                                                                                                                           | 107 |
| Membumikan Islam Nusantara - Rahmatal lil 'Alamain Sebagai<br>Upaya Pemersatu Bangsa dan Filter Aliran Sesat yang<br>Memecah Belah NKRI                                  |     |
| Khozinatus Sadah, dkk (PPSP Al- Ishlahiyah)                                                                                                                              | 114 |

| Membentuk Kesalehan Global Berbasis Internalisasi Nilai<br>Budaya Aswaja                                                                                                                                            |     |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Muhammad Natsir, dkk. (Universitas Islam NU JEPARA)                                                                                                                                                                 | 122 |
| Islam Nusantara: Agama dan Politik                                                                                                                                                                                  |     |
| Rizal Mubit (IAIN Tulungagung)                                                                                                                                                                                      | 140 |
| Ekstremisme dalam Islam dan Upaya Pencegahannya di<br>Kalangan Generasi Muda                                                                                                                                        | 151 |
| Kasuwi Saiban (Universitas Merdeka Malang)                                                                                                                                                                          |     |
| Penanaman Nilai –Nilai Islam Nusantara Melalui Pengajaran<br>Reading di Perguruan Tinggi<br>Santi Andriyani (Universitas Islam NU Jepara)                                                                           | 160 |
| Islam Akulturatif: Potret Islam-Hindu Bali dalam Pergumulan<br>Budaya Lokal                                                                                                                                         |     |
| Kunawi Basyir (UIN Sunan Ampel Surabaya)                                                                                                                                                                            | 179 |
| Menemukan Makna Agama dalam Kehidupan Sosial                                                                                                                                                                        | 100 |
| Miftahur Rohman (MTs Negeri Balen Bojonegoro)                                                                                                                                                                       | 190 |
| Ideologi Keagamaan Yang Moderat dan Toleran dalam<br>Perspektif Normatif-Historis-Yuridis                                                                                                                           | 100 |
| Rosidin (Universitas Islam Lamongan)                                                                                                                                                                                | 199 |
| Upaya Dearabisasi dan Objektivasi Islam Antroposentis dalam<br>Gagasan Islam Nusantara Melalui Analisis Konsep Ta'assub<br>dalam Memperkuat Identitas Keindonesiaan<br><b>Masykur Rozi</b> (UIN Walisongo Semarang) | 212 |
| Islam Nusantara: Sejarah, Perkembangan, dan Kontroversinya                                                                                                                                                          |     |
| Imron Arifin (Universitas Negeri Malang)                                                                                                                                                                            | 227 |
| Usaha-Usaha UIN Maliki Malang dalam Merealisasikan Islam<br>Rahmatan lil Alamin                                                                                                                                     |     |
| Samsul Ma'arif (UIN Maliki Malang)                                                                                                                                                                                  | 241 |
| Islam Jawa dalam Kajian Historiografi Britania Raya Awal                                                                                                                                                            | 252 |
| Daya Negri Wijaya (Universitas Negeri Malang)                                                                                                                                                                       | 253 |
| Hubungan Islam Tionghoa dan Islam Nusantara                                                                                                                                                                         | 265 |
| Choirul Mahfud (ITS Surabaya)                                                                                                                                                                                       | 265 |
| Dekonstruksi Epistemologi Filsafat Ilmu tentang Toleransi Umat<br>Beragama di Indonesia: Sumbangsih Ide untuk Islam Nusantara<br><b>Sokhibul Ansor</b> (Universitas Negeri Malang)                                  | 274 |
| Islam Nusantara antara Harapan dan Realita: Studi Responsif<br>Islam Nusantara terhadap Problematika Umat Islam<br><b>Fajar Nugroho</b> (Universitas 17 Agt. 1945 Banyuwangi)                                       | 281 |

| Perumusan Indeks Kota Santri                                                                                                                                                                           |     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Siti Kholifah, dkk (Universitas Brawijaya)                                                                                                                                                             | 302 |
| Islam Nusantara: Moderatisme dan Desakralisasi Beragama di<br>Indonesia<br><b>Abdul Aziz Muslimin</b> (Universitas Muhammadiyah<br>Makassar)                                                           | 321 |
| Quo Vadis Islam Nusantara                                                                                                                                                                              |     |
| <b>Muhammad Jafar Shodiq</b> (UIN Sunan Kalijaga<br>Yogyakarta)                                                                                                                                        | 330 |
| Membedah Islam Nusantara (Studi Analisis Pendekatan dan<br>Metodologi Perspektif at-Turats al-Islāmī)                                                                                                  |     |
| Yulianto (STAI Ma'had Aly al-Hikam Malang)                                                                                                                                                             | 338 |
| Transformasi Tasawuf dan Identitas Islam Nusantara: Analisis<br>Sosio-Historis<br><b>Wildan Imaduddin Muhammad</b> (PP Mahasiswa LSQ Ar-<br>Rohmah Yogyakarta)                                         | 355 |
| Negara dan Penguatan Islam Moderat Melalui Pendidikan: Studi<br>Komparatif Lintas Negara                                                                                                               | 370 |
| Achmad Sultoni (Universitas Negeri Malang)                                                                                                                                                             |     |
| Mengembangkan Sikap Beragama yang Moderat dan Toleran<br>dalam Konteks Sosial-Budaya Nusantara                                                                                                         | 382 |
| Muhammad Turhan Yani (Universitas Negeri Surabaya)                                                                                                                                                     |     |
| Pengarusutamaan Nilai-Nilai Keagamaan Islam yang Moderat<br>dalam Kehidupan Beragama dan Implikasi Pembelajarannya<br>pada Lembaga Pendidikan<br><b>Lilik Nur Kholidah</b> (Universitas Negeri Malang) | 388 |
| Islam Nusantara: Dialektika Normativitas dan Lokalitas<br>Indonesia                                                                                                                                    |     |
| Yusuf Suharto (Aswaja Center NU Jombang)                                                                                                                                                               | 396 |

# ISLAM AKULTURATIF: POTRET ISLAM-HINDU BALI DALAM PERGUMULAN BUDAYA LOKAL

Oleh Kunawi Basyir (UIN Sunan Ampel Surabaya, e-mail: kunawi.fu@yahoo.co.id)

#### **Abstrak**

Agama merupakan jenis sistem sosial yang berproses pada kekuatan non-empirik dan didayagunakan untuk mencapai keselamatan bagi mereka, maka dalam agama primitif praktik keagamaannya selalu berusaha memanipulasi makhluk dan kekuatan-kekuatan supranatural demi kepentingan kehidupannya dengan mengadakan upacara ritual, doa- doa, tari-tarian, memberikan sesaji keselamatan, untuk hal persoalan-persoalan yang timbul dalam kehidupan bermasyarakat akan teratasi. Melihat kenyataan di atas agama selalu disinkretikkan dengan budaya yang ada, apabila mereka melanggar aturan atau tradisi yang ada maka akan menimbulkan sikap keagamaan yang sektarianistik yang pada giliranya menimbulkan masalah-masalah baru dalam memahami doktri<mark>k ke</mark>agam<mark>aan</mark> yang ada yang kesemuanya itu akan berujung pada konflik sosial, baik konflik inter umat beragama maupun konflik antar umat beragama. Adanya budaya yang berbeda akan berdampak terhadap adanya praktik keagamaan yang berbeda pula, seperti praktik keagamaan masyarakat Islam Indonesia terutama Islam di Jawa banyak men<mark>yita perhati</mark>an kalangan antropolog untuk mengadakan penelitian tentangnya. Melihat fenomena dari hasil penelitian tokoh-tokoh tersebut di atas, maka peneliti ingin melihat, menjajagi bagaimana typologi praktik keagamaan masyarakat Islam di Bali yang bergumul dengan budaya lokalnya (Hindu) dan sudah mengakar di lingkunganya. Dari kajian di lapangan di dapatkan bahwa masyarakat Islam Bali sebagai masyarakat imigran yang berasal dari pulau Jawa dan Madura yang identik dengan dunia pesantren (Islam cultural) sedang masyarakat Bali (Hindu) itu sendiri adalah masyarakat yang berpegang teguh pada budaya lokalnya (Hindu cultural). Maka dari itu Islam dan Hindu terjadi akulturasi budaya. Bagi Islam terjadi Inkulturatif dalam hal budaya dan enkulturatif dalam hal ideologi.

### Kata-Kata Kunci:

Islam, Hindu, Budaya lokal.

#### Pendahuluan

Agama merupakan jenis sistem sosial yang berproses pada kekuatan non-empirik dan didayagunakan untuk mencapai keselamatan bagi mereka, (D.Hendropuspito O.C,1998: 34) maka dalam agama primitif

praktek keagamaanya selalu berusaha memanipulasi makhluk dan kekuatan-kekuatan supranatural demi kepentingan kehidupanya dengan cara mengadakan upacara ritul, doa-doa, tari-tarian, memberikan sesaji dan korban untuk keselamatan, hal ini diharapkan persoalan-persoalan yang timbul dalam kehidupan bermasyarakat akan teratasi.

Melihat kenyataan di atas agama selalu disinkretikkan dengan budaya yang ada, apabila mereka melanggar aturan atau tradisi yang ada maka akan menimbulkan sikap keagamaan yang sektarianistik yang pada giliranya menimbulkan masalah-masalah baru dalam memahami doktrik keagamaan yang ada yang kesemuanya itu akan berujung pada konflik sosial, baik konflik inter umat beragama maupun konflik antar umat beragama.

Asumsi tersebut di atas maka problem yang dihadapi masyarakat dewasa ini adalah kekosongan otentisitas keagamaan, sehingga dua kubu antara kelompok fundamentalis kelompok modernis berebut untuk mendifinisikan dan mengaktualisasikan konsep "perdamaian" keduanya yang bangun basis teologi masing-masing sebagai landasan pijakan aktifitasnya yang sama-sama mengkalim berasal dari teks-teks kitab sucinya. Kaum cenderung rasional, modernis memiliki filsafat sebagai dasar berpikir, menempatkan manusia sebagai pusat alam semesta, memakai methode historis kritis. percaya pada konsep idealisme/ kemajuan (Schwartz, 2014, ix)

Fundamentalisme adalah merupakan sikap keagamaan yang diri menganggap sendiri golonganya yang paling benar dalam agama yang lingkungan sehingga muncul kengganan atau ketidak sediaan seseorang atau kelompok untuk bergaul di bidang keagamaan dengan orang kelompok lain. Dalam hal ini Peter Huff mencatat empat karakteristik penting fundamentalisme: pertama, secara sosiologis fundamentalisme

sering dikaitkan dengan nilai-nilai yang telah ketinggalan zaman atau tidak relevan lagi dengan perubahan dan perkembangan zaman, secara kultural, fundamentalisme menunjukkan kecenderungan kepada sesuatu yang vulgar dan tidak tertarik pada hal-hal yang bersifat intelektual, kedua, secara psikologis, bahwa fundamentalisme ditandai dengan otoritarianisme, organisasi, dan lebih cenderung kepada teori konspirasi, ketiga, secara intelektual. bahwa fundamentalisme dicirikan oleh tiadanya kesadaran sejarah dan ketidak-mampuan terlibat dalam pemikiran kritis, keempat, secara theologis, bahwa fundamentalisme diidentikan dengan literalisme, primitivisme. legalisme,dan tribalisme, sedangkan secara politis bahwa fundamentalisme dikaitkan dengan populisme reaksioner (Peter Huff. 2015:2).

Pemahaman keagamaan seperti ini tampaknya mengancam keberadaan "Common Word." yang dibangun oleh kelompok-kelompok keagamaan modernis untuk mencari sebuah kesepakatan bersama dalam membangun perdamaian dunia yang berbasis pada perbedaan pemahaman dan keyakinan intern maupun antarumat beragama.

Tesis itu terbukti dengan keberadaan kehidupan keagamaan di Indonesia, di mana sikap keberagamaan di Indonesia antagonistik interumat beragama, mereka saling meng-claim kebenaran dalam memahami Islam. Satu sisi mereka pemahaman bahwa mempunyai Islam adalah Arab (Eksklusif), satu Islam adalah tidak harus akomodatif dengan budaya Arab (Inklusif).

Praktik keberagamaan yang eksklusif ini telah menggejala di berbagai kalangan umat beragama di dunia terutama juga di Indonesia. Pola keberagamaan seperti ini merupakan salah bentuk satu ancaman bagi penciptaan integrasi dan kohesi sosial dalam masyarakat yang plural seperti Indonesia. Pola keberagamaan eksklusif memandang bahwa hanva pemahaman keagamaannya yang paling benar dan yang lain salah sehingga harus ditiadakan, bila perlu dimusnahkan dengan kekerasan. Performa para aktornya yang puritan dan militan di ruang publik ini akan mengancam keberadaan konsep Islam rah}matal lil 'alamin dan berujung pada konflik baik inter maupun antarumat beragama di Indonesia.

Hal tersebut terjadi, karena setiap penganut agama menghadapi berbeda, budaya yang hal ini berdampak terhadap adanya praktik keagamaan berbeda pula, yang seperti praktik keagamaan Indonesia masvarakat Islam terutama Islam di Jawa banyak menyita perhatian kalangan ilmuwan untuk mengadakan penelitian tentangnya. Para peneliti menyebut Jawa praktik keagamaan di bermacam-macam diantaranya Niels Mulder menyebut Islam lokal lawan dari Islam Islam) universal (universal Islam), Andrew Beatty menyebut Islam praktis (practical Islam) lawan dari Islam tekstual (*textual* Islam),Gellner menyebut Islam rakyat (folk Islam) lawan dari Islam ulama (scholarly Islam), Mifedwill Jandra Waardenburg menyebut Islam simbolik (symbolic Islam) lawan dari Islam normatif (normative Islam), menyebut Waardenburg Islam popular (popular Islam) lawan dari Islam resmi (official Islam), Robert Redfield menyebut tradisi kecil (little tradition) lawan dari tradisi besar tradition), Andrew menyebut Islam nyata (lived Islam)

lawan dari Islam normative (normative Islam).

Melihat fenomena dari hasil penelitian tokoh-tokoh tersebut di atas, maka timbul fenomena (permasalahan), bagaimana typologi praktik keagamaan masyarakat Islam di Bali yang beratus-ratus tahun hidup di tengah budaya Hindu yang sudah mengakar di lingkungannya. Untuk membaca fenomena yang terjadi di lokasi penelitian, peneliti mencoba membaca dengan pendekatan teori menggunakan Wihadatul Wujud (epistimology), sedang untuk membedah sejauh mana proses dan hasil akulturasi budaya Islam-Hindu Bali peneliti menggunakan pendekatan teori budava "Melting-pot" (Ontology) sehingga dengan hasil penelitian ini diharapkan menjadi salah referensi yang akan meniawab bagaimana typologi Islam Nusantara yang selama ini menjadi sorotan bagi kelompok-kelompok Islam Fundamentalis dengan gerakan radikal nya Indonesia sehingga akan mengancam semangat keislaman dan kebangsaannya.

Betapapun sederhananya, penelitian ini bertujuan untuk membantu memenuhi kebutuhan informasi seputar budava lokal sebagai ciri khas typologi keagamaan baik di pedesaan maupun perkotaan yang rawan dengan konflik sosial keagamaan yang disebabkan adanya perbedaan paham keagamaan. Apapun kondisinya, hasil penelitian dapat memberikan ini akan sumbangan yang berarti bagi semua terutama bagi penggiat pluralisme agama di Indonesia untuk mempromosikan konsep Islam Tradisional dengan mempertegas semangat keislaman dan kebangsaan sebagai bukti bahwa Islam adalah bisa menyapa, dan berdialog dengan budava lokal dengan tidak

meninggalkan substansi Islam sebagai pesan nilai, moral, dan etika. Dengan membaca hasil penelitian ini diharapkan juga pembaca bisa memahami. mengetahui, dan menjelaskan pada publik bahwa Islam sebuah agama bukan hanya konsumsi budaya Arab saja, akan tetapi budaya Nusantara juga bisa mengkonsumsinya (rahmatan lil 'alamin' dengan berpijak pada kajian-kajian ilmiah terutama melalui pendekatan antropologi.

Dengan demikian Islam Tradisional Bali perlu diangkat dan perlu dipublikasikan karena Bali identik dengan budaya lokalnya (Hindu) dan berbeda dengan budaya di daerah-daerah lain di Indonesia sebagaimana yang ditulis dalam buku-buku kajian Islam Nusantara yang banyak memotret tentang Islam dan budaya Jawa, dan sebagian besar mereka terjebak dalam diskusi tentang tradisi besar Islam, maka dalam penelitian ini akan dipapa<mark>rk</mark>an tentang landasan normatif yang dijadikan pijakan oleh masyarakat Islam Bali dalam melakukan tradisi keagamaan sebagaimana konsepsi Clifford Geertz tentang agama sebagai pola bagi tindakan (pattern for behaviour).

### Metode Penelitian

Tipologi ideologi dan praktik keagamaan Islam yang hidup dan bergumul dengan budaya lokal seperti masyarakat Islam- Hindu di Bali sebagai *subject matter* penelitian (field research) kancah dikategorikan sebagai jenis penelitian kualitatif. Masalah yang dibidik perilaku informan adalah pola (masyarakat Islam) dalam perilaku dan praktik keagamaan di tengah-tengah masyarakat Hindu vang mempunyai budava yang berbeda antara yang satu dengan yang lain., karena paradigma itu

langsung maupun tidak langsung akan membentuk pola aksi mereka. Pilihan model kualitatif ini untuk menghindari distorsi atau simplifikasi atas data. Hal ini penting mengingat kajian yang berkutat pada realitas social berupa praktik dan perilaku keagamaan. Selanjutnya segenap hasil pengumpulan data beserta analisisnya diaktualisasikan secara kritis-deskriptif.

Bentuk-bentuk perilaku praktik keagamaan masyarakat Islam sebagaimana yang terjadi di daerah penelitian ini akan melahirkan interpretasi khusus mengenai konsep "Islam". Hal ini sulit diteliti jika menggunakan metode kuantitatif. karena penafsiran tentang praktik keagamaan yang berjalan selama ini bisa berbeda antara satu komunitas yang satu dengan komunitas yang Karena penelitian kualitatif sangat interpretatif terhadap fenomena yang diamati, maka arus penelitian ini didasarkan pada: pertama, permasalahan yang dijawab dirujuk pada proses sosial (social processes), pemaknaan (meaning making), dan pemahaman (verstehen/understanding), dan tindakan (experiment). Semua itu dianalisis dalam setting alamiah, kemudian diinterpretasikan berdasarkan pemaknaan yang diberikan informan.

Kedua, realitas sosial yang berbasis pada ideologi keagamaan fenomena yang bersifat adalah multidimensi yang diakibatkan dari kompleksitas proses dan situasi yang ideologi, beragam, seperti sosial-budaya, etnisitas, ekonomi, dan politik. Situasi-situasi tersebut secara bersama-sama dan dalam fase-fase tertentu turut memberikan kontribusi terhadap konstruksi typologi Islamnya. Oleh karena itu, kajian terhadap sebuah fenomena seperti ini kiranya perlu dilakukan

dengan menganalis konteks yang mengitarinya.

Agar peneliti terhindar dari bias dan dapat mendeskripsikan typology ke-Islamannya dalam bentuk *thick* description, maka perlu digunakan perspektif emik dan perspektif etik. Perspektif *emik* adalah pendeskripsian fenomena dari sudut pandang diteliti, sedangkan yang perspektif etik adalah mendeskripsifenomena berdasarkan konsep-konsep sosiologi (Seymour Smith C, 1003: 186I). Karena menurut Geertz, kebudayaan sebagai suatu sistem makna dan simbol yang disusun oleh individu-individu dalam mendefinisikan dunianya, karena merupakan jaringan makna simbol maka perlu diuraikan dalam sebuah deskripsi yang mendalam (thick description), artinya sebagai peneliti hendaknya kita mendiskripsikan apa yang dipikirkan, apa yang dikerja<mark>ka</mark>n oleh masyarakat.( Clifford Geertz, 1970:54). Melalui analisis antropologis ini penjelasan tentang proses dan hasil akulturasi budaya Islam-Hindu di Bali dapat dilihat secara komprehensif.

Sebagai penelitian Antropologi Agama yang berkutat pada praktik da perilaku keaamaan kiraya perlu mempelajari secara mendalam dan menyeluruh mengenai fenomena apa yan terjadi pada pelaku keagamaan yang hidup dan bergumul dalam budaya lokal (Hindu) dan uga di masyarakat tengah-tengah multi kultural dan pluralistik di Bali, kajian ini tentu berusaha memahami dan mendeskripsikan proses dan hasil dar akulturasi budaya di tengah masyaakat yang edang dihadapkan berbagai dampak sosial timbul dari adanya kemajemukan etnis, agama, dan budaya di Bali.

Untuk mendapatkan data tentang typologi Islam Kultural Bali, peneliti melalui metode kualitatif yang dipadu dengan pendekatan persoalan fenomenologi, maka proses, konstruksi, kontrol, distribusi nilai-nilai praktik keagamaan Islam Kultural Bali yang menjadi perhatian dalam penelitian ini dapat dijelaskan secara menyakinkan. Di samping itu data yang diperlukan masalah model yang dibangun dan bagaimana hasil akulturasi budaya yang berupa gagasan dan pemikiran maupun keterlibatan aktif masyarakat Islam mulai dari tokoh agama, tokoh masyarakat, dan juga masyarakat umumnva Islam pada akan memperkaya analisis data kualitatif.

Sumber data dalam penelitian ini diperoleh melalui observasi partisipatif, dan wawancara secara langsung kepada informan. Hal ini dilakukan karena peneliti ingin belajar memahami, mendeskripsikan menganalisa dari keagamaan masyarakat Islam yang hidup di tengah budaya lokal ditempatkan sebagai sumber data primer, karena informasi tersebut berupa petunjuk yang dipakai untuk menentukan informan utama (key informant) yang dijadikan kriteria penentuan informan secara purposive. (Suharsimi Arikunto, 1990: 127).

Untuk memastikan bahwa data yang disampaikan oleh informan selain dilaksanakan valid. maka observasi secara terus menerus (persistent observation) juga dilakupengumpulan data secara triangulasi. Persistent observation dimaksudkan untuk memahami secara mendalam setiap fenomena perubahan dan perkembangan keseluruhan mulai dari gagasan, pemikiran, dan praktik politik nya. Dengan teknik triangulasi diharapdapat memilih aspek-aspek penting dan tidak penting, sehingga peneliti dapat lebih fokus terhadap persoalan yang relevan dengan fokus penelitian.Sedangkan triangulasi

dilakukan untuk keperluan check dan recheck dalam proses pengelolahan data. Cross-check data tersebut diperlukan agar setiap informasi yang masuk ke peneliti memiliki tingkat kredibilitas yang tinggi. (Lincoln, Y.S dan Guba, E.G.L, 1085: 315).

Untuk memperoleh gambaran utuh tentang akulturasi budaya Islam-Hindu typologi dan juga keislaman masyarakat Islam Bali, peneliti menggunakan metode partisipan. Pengamatan observasi dilakukan secara langsung kepada masyarakat Islam saat mengadakan ritual keagamaan dan juga dalam melakukan praktik-praktik keagamaan seperti upacara tahlilan, upacara tingkeban, upacara kematian, dan juga dalam upacara-upacara keagamaan yang lain. Sejalan dengan fenomenologi sebagai pendekatan penelitian yang digunakan, m<mark>a</mark>ka persoalan proses konstruksi, kontrol, dan distribusi nilai-nilai keagamaan masyarakat Islam di Bali <mark>ya</mark>ng menjadi perhatian penelitian dapat dijelaskan secara meyakinkan melalui metode analisis deskriptifkualitatif. Teknik analisis ini melangsungkan tahap beberapa analisis, yaitu: Pertama, membandingkan hal-hal yang dapat diterapkan pada tiap kategori. Kedua, memadukan semua kategori berikut ciri-cirinya. Ketiga, Membatasi lingkup teori, dan yang ke-empat, membangun teori baru (Bungin, 2003: 83)

### Hasil Penelitian dan Pembahasan

Berbicara masalah Islam Kultural yang terkait dengan akulturasi budaya (Islam-Hindu) telah mewarnai dunia akademik.. Ketika Islam sebagai agama hadir di dunia mempunyai beberapa typologi. Praktik Islam di Arab misalnya berbeda dengan praktik Islam di Indonesia. Karena ketika Islam menyapa budaya Arab maka muncul Islam Arab, akan tetapi ketika Islam menyapa budaya Indonesia maka muncul Islam Indonesia yang popular dengan sebutan Islam Nusantara. Hal ini sejalan dengan teori tasawuf yang dicetuskan seorang Sufi Persia yang al-Hallai kemudian yaitu dikembangkan oleh Ibn Arabi yang popular dengan teori Wihdatl Wujud. Sedangkan dalam teori Figh popular dengan istilah madzhab (Malikiyyah, Hanafiyah,dan Syafiiyah). Menurut teori ini bahwa wujud semua yang ada ini hanyalah satu dan pada hakikatynya wujud makhluk adalah wujud khalik pula, tidak perbedaan diantaranya dari segi hakikatnya, dan kalaupun dilihat dari sudut pandang panca indra wujud alam pada hakikatnya adalah wujud Allah dan Allah adalah hakikat alam.. Tidak ada perbedaan antara wujud yang gadim dengan yang baru atau dengan kata lain tidak ada perbedaan antara 'abid (menyembah) dan ma'bud (yang disembah).( Abdul Qadir Mahmud, 1996: 54), Wihdatul wujud adalah sebuah konsep yang meniscayakan penyatuan hamba dengan Tuhan. Maksudnya bahwa pada setiap sesuatu memiliki aspek lahir dan batin termasuk pada Tuhan, aspek lahir pada manusia ialah fisiknya yang tampak, dan batinnya yang berupa roh yang ada pada jiwa manusia, selanjutnya unsur lahir yang ada pada Tuhan ialah sifat-sifat-Nya yang indah dan unsur batin pada diri Tuhan ialah dzat yang kekal (Abudin Nata, 2009: 42)

Melihat kedua teori tersebut sejalan dengan apa yang disampaikan oleh Haidar Bagir pada kesempatan seminar yang bertajuk "Melacak Jejak Islam Nusantara Mencari Hubungan Organik Antara Islam dan Kebudayaan", ia mengatakan bahwa ketika Allah bertajalli kepada orang Arab maka membentuk budaya Arab, bertajalli kepada orang India membentuk budaya India, dan bertajalli kepada orang Indonesia membentuk budaya Indonesia. Dalam catatan terakhirnya Baqir menyebutkan bahwa budaya itu sakral dan budaya itu harus disaring dengan syari'at tapi jangan mudah mengatakan bahwa unsur lokal itu bertentangan dengan syari'at, justru unsur Wihdatul Wujud itu sebagai budaya lokal spirit dari bertebaran di bumi Nusantara. Allah kemana-mana, bertaialli kepada benda-benda dan termasuk bertajalli kepada budaya.

Lebih lanjut, ia mengatakan bahwa Allah bertajalli kepada makhluk sesuai kesiapannya. Orang Indonesia memiliki kesiapan tertentu yang akan menyaring tajalli Allah sehingga membentuk budaya Indonesia. Tajalli yang diterima orang Indonesia terkait Islam adalah Islam vang sesuai dengan kesiapan orang Indonesia, maka dengan demikian makin banyak seseorang belajar *local* wisdoom makin lengkaplah pemahamannya tentang Allah swt karena budaya sebagai salah satu lokus atau madzhar Allah swt. dalam menampilkan diri.

Senada dengan apa yang disampaikan oleh Haidar Bagir, Muhsin Labib dalam ceramahnya mengatakan bahwa agama menempati kedudukan secara ontologi dan menepati kedudukan epistimologi. Agama secara ontologi adalah realitas, dalam hal ini realitas yang tidak dibatasi ruang dan waktu. Agama secara ontologis menurut para filosof adalah wahyu. Wahyu bukanlah informasi, wahyu itu adalah realitas, wahyu itu transenden yang sakral, abadi, suci, wahyu itu ilmu Tuhan, bisa juga dipahami sebagai dzat

Tuhan itu sendiri. Sedang agama secara epistimologi adalah persepsi manusia atas wahyu. Dalam hal ini agama dipersepsi sebagai info atau kabar-kabar yang sampai kepada kita. Ketika agama dipersepsi sebagai info, maka agama bisa dimaknai sebagai produk budaya karena agama adalah merupakan kesadaran kolektif (Emile Durkheim).

Dengan demikian bebrapa antropolog menyatakan bahwa apabila budaya yang diproduksi dan bertabrakan dengan syari'at maka Cliford Geertz menyebut sebagai Islam Sinkretis, sedangkan bila produk budayanya tidak bertabrakkan dengan syariat Waardenburg menyebut sebagai *Islam Popular* (Islam lokal yang selanjutnya disebut sebagai Islam Nusantara).

Walaupun demikian masih sering dijumpai kritik dan penolakan terhadap istilah Islam Nusantara karena terkesan memperhadapkan dengan Islam di Arab, bahkan dianggap rasial dan menimbulkan fanatisme primordial dan akan semakin mengkotak-kotakkan Islam bahkan dituduh sebagai bagian strategi baru dari agenda Islam liberal dan zionis. Maka dengan demikian agar tidak terjadi tumpang tindih dan kesalahpahaman terkait dengan Islam Nusantara, maka perlu mengkaji Islam dalam kontek ontologis. Di sini penting karena memaknai Islam Nusantara sebagai konsep dan bagaimana mengoperasionalkan dalam konteks keberagamaan di Indonesia saat ini, Islam Nusantara adalah Islam yang khas ala Indonesia gabungan nilai Islam teologis dengan nilai-nilai tradisi lokal, budaya, dan adat istiadat. Karakter Islam Nusantara menunjukkan adanya kearifan lokal di Nusantara yang tidak melanggar ajaran Islam namun justru menyinergikan ajaran Islam dengan

adat istiadat lokal yang banyak tersebar di wilayah Indonesia. Kehadiran Islam di sini tidak untuk merusak dan menentang tradisi yang ada, justru sebaliknya Islam datang untuk memperkaya dan mengislamkan tradisi dan budaya yang ada secara bertahap.

Local Wisdoom sebagai manhaj praktik keagamaan bukan hanya kita dapati dalam dunia tasawuf saja, akan tetapi dunia Fiqh lebih urgen lagi misalnya yang kita kenal dengan istilah madzhab Malikiyyah, Hanafiyyah, dan Syafi'iyyah. Hal ini sebagai bukti peran budaya lokal sangat menentukan praktik keagamaan dalam Islam. Ketika Allah bertajalli kepada budaya Makkah menghasilkan madzhab Malikiyyah, Allah bertajalli kepada budaya Madinah maka menghasilkan madzhab Hanafiyah, dan ketika Allah bertajalli kepada budaya Irak <mark>d</mark>an sekitarnya maka menghasilkan madzhab Syafi'iyah dan seterusnya.

Sebagaimana Islam dan budaya lokal Bali, perlu kita sadari bahwa Islam sebagai agama wahvu sekaligus agama dakwah, keberadaan Islam di Bali awalnya merupakan agama import. Peradaban Islam berbeda dengan peradaban lokal (Bali). Proses inkulturasi Islam ke Hindu nampak ketika masyarakat Bali di bawah kekuasaan raja Gelgel (Ida Dalem Waturenggong). Proses inkulturasi Islam-Hindu berkembang melalui daerah-daerah pantai di Bali, mereka tidak memaksakan budaya yang dibawanya. Menurut Taufik Abdullah, Islam di Bali tidak menjinakkan sasarannya, akan tetapi Islam memperjinakkan dirinya. (Taufik Abdullah, 1987: 3)

Keberadaan budaya setempat merupakan tantangan bagi Islam untuk mendapatkan tempat yang nyaman dan layak bagi Islam sebagai pendatang baru di Bali. Dalam hal ini Islam harus mendapatkan simbol-simbol yang selaras dengan kemampuan penangkapan kultural masyarakat dari yang ingin dimasukkan ke dalam pengakuan komunitas Islam. Selain itu, dalam kondisi tertentu membiarkan penafsiran yang mungkin terpisah dari wahyu yang utuh dan abadi sebagaimana dalam tradisi Islam secara makro, akan tetapi tradisi vang diemban komunitas Islam Bali tidak bertentangan denganya (al-Qur'an dan al-Hadith).

Dalam bahasa sosiologi agama sebagaimana Waardenburg menyebut "Islam Populer" sebagai praktik keagamaan yang berkembang di kalangan umat Islam dan diyakini tidak memiliki landasan normatif dari al-Qur'an maupun hadith tetapi tidak bertabrakaan dengan syar'i. Anti tesis dari Islam popular adalah Islam resmi (official Islam), suatu tradisi keagamaan yang diyakini memiliki landasan normatif dari al-Qur'an atau hadith. Konsepsi semacam ini juga digunakan oleh Nur Syam dalam satu penelitiannya salah dan mengatakan bahwa official Islam adalah tradisi keagamaan yang bersumber dari ajaran agama, sementara Islam popular adalah tradisi keagamaan yang tidak memiliki sumber asasi dari ajaran agama.

Woodward Sementara itu menyebut official Islam, istilah ini identik dengan istilah Islam normatif yaitu Islam yang dibentuk oleh hukum Islam sebagaimana tertuang dalam al-Qur'an dan al-Hadith. Peneliti lainnya, Gellner, misalnya menyebut Islam resmi dengan istilah Islam ulama (scholarly Islam) dan Islam popular dengan istilah Islam rakyat (folk Islam). Dengan istilah yang berbeda, Moller menggunakan istilah Islam normatif (normative Islam) untuk Islam resmi dan Islam

nyata (*lived Islam*) untuk Islam popular. (Nur Syam, 2002:17).

Redfield, yang menggunakan istilah tradisi besar (great tradition) dan tradisi kecil (little tradition) untuk menggambarkan perbedaan antara Islam resmi dan Islam popular. Redfield mengatakan bahwa tradisi besar dimiliki oleh sebagian kecil berpikir (reflective yang few), sementara tradisi kecil dimiliki oleh kebanyakan yang tidak berpikir (unreflective many). Tradisi besar terdapat dalam institusi pendidikan, sementara tradisi kecil terdapat di wilayah pedesaan di antara orang buta huruf.

Jika disimpulkan, beberapa pandangan terkait dengan praktik keagamaan popular dalam masyarakat Islam adalah sebagai berikut; Islam popular (popular Islam) lawan dari Islam resmi (official Islam), Islam rakyat (*folk Islam*) lawan dari Is<mark>la</mark>m ulama (*scholarly Islam*), Islam n<mark>ya</mark>ta lawan dari (lived Islam) Islam normatif (normative Islam), tradisi kecil (little tradition) lawan dari tradisi besar (great tradition), Islam lokal (local *Islam*) lawan dari universal (universal Islam), dan Islam praktis (practical Islam) lawan dari Islam tekstual (textual Islam). Sebagaimana Islam di Jawa, Islam di berinkulturasi Bali dengan tradisi-tradisi lokal yang dikemas dengan budaya dan peradaban Bali yaitu tradisi upacara "Ngusaba Ketipat" di pantai Gelgel. Dalam agama Hindu populer dengan nama upacara 'Ngusaba' yakni upacara memohon keagamaan untuk kesuburan dan kesejahteraan umatnya yang diselenggarakan oleh umat Hindu di Pure Bali Agung.

Akulturasi budaya Islam-Hindu yang lain dapat kita lihat seperti dalam agama Hindu popular dengan upacara *Manusia Yadnya* adalah upacara suci dalam rangka pemeliharaan, pendidikan serta penyucian secara spiritual terhadap seseorang sejak terwujudnya jasmani di dalam kandungan sampai akhir kehidupan. Sedang dalam Islam para antropolog menyebut sebagai upacara siklus kehidupan, seperti upacara Kelahiran (neloni, tingkepan, babaran, selapan, dan lain-lain), upacara kematian, upacara perkawinan,

Tradisi Islam di Bali sebagaimana di atas, merupakan salah satu bentuk sentuhan- sentuhan Islam (inculturation) terhadap kearifan lokal sudah menjadi sistem sosio-kultural masyarakat Hindu di Bali. Semula persentuhan budaya Islam dan Hindu hanya dalam bidang pemerintahan sipil dan militer sebagai laskar (pecalang). Bukti-bukti sejarah juga menunjukkan bahwa sejarah masuk dan berkembangnya Islam di Bali bisa terjadi dalam kontak dunia perdagangan, perkawinan, pengobatan (tabib). Seperti yang terjadi di pusat keraton Swocalinggarsapura di Gelgel Klungkung kemudian yang berkembang di Buleleng, Karangasem, dan Badung. Semua itu berasal dari para migran Jawa yang sengaja diajak oleh raja Karangasem untuk memperkuat dan mengokohkan otoritas raja-raja. Sedangkan kontak perdagangan dengan Bali banyak diperankan Islam dari Bugis dan Makasar akibat didesak oleh monopoli kompeni Belanda yang kemudian membangun komunitas di daerah pantai Tulamben Karangasem, Serangan di Badung, Jimbaran Loloan di hingga Buleleng. Bukti lain dari terjadinya inkulturasi Islam-Hindu adalah di desa Pegayaman Buleleng, Kepaon Denpasar, serta desa Loloan Jembrana banyak ditemukan namanama, seperti: Wayan Muhammad Saleh, I Made Jalaluddin, Made Mario Yahva.

Sedangkan proses enkulturasi (enculturation) Hindu Seperti "megibung" merupakan tradisi makan bersama yang dipopulerkan oleh Anak Agung Anglurah Ketut Karangasem saat laskar Karangasem beristirahat setelah peperangan di Hingga kini meaibuna menjadi tradisi makan bersama di Karangasem dan Denpasar. Tradisi ini biasanya digelar berkaitan dengan kegiatan atau perayaaan adat dan agama, baik oleh komunitas Hindu maupun Islam. Menu makanan yang disajikan oleh umat Islam Karangasem maupun di Denpasar tidak memakai daging babi dan darah walaupun menu masakanannya bernuansa Bali, seperti: lawar, sate lilit, dan komoh.

Inkulturasi (inculturation) budaya Islam di Bali bukan hanya berupa tradisi-tradisi keagamaan saja, tampak juga pada bangu<mark>n</mark>an fisik. Seperti pada Masjid, keramat kuburan Karangasem, atau di Klungkung, dan juga di Negara. bangunan Masiid menggunakan ragam hias ukiran dan warna tertentu yang menunjukkan khas Bali. Demikian juga keramat atau kuburan-kuburan yang ada bentuk bangunanya bercorak budaya Bali. Penyerapan budaya (inculturation) bukan hanya terjadi Hindu ke Islam saja, akan tetapi juga Islam ke Hindu juga. Sebagaimana di Bangli, sebuah Pura sebagai pusat mereka pemujaan umat Hindu menyebut "Pura Langgar".

Pemahaman tentang formulasi Islam Bali menjadi penting karena salah merpakan satu untuk menentukan identitas Islam di negeri ini. Islam Bali merupakan salah satu bentuk Islam Nusantara di mana praktik pemahaman keisdan lamannya yang bergumul, berdialog dan menyatu dengan kebudayaan setempat dengan melalui proses

seleksi, akulturasi dan adaptasi di mana praktik-praktik keislamnnya tidak bertabrakkan dengan syari'at. Maka dari itu Islam Bali merupakan salah satu jenis Islam Nusantara dapat digunakan sebagai manhaj atau model beragama yang diperjuangkan harus senantiasa untuk masa depan peradaban Indonesia dan dunia yaitu Islam yang ramah, terbuka, inklusif dan mampu memberi solusi terhadap masalah-masalah kebangsaan dan negara, Islam yang dinamis dan bersahabat dengan lingkungan kultur, sub kultur, dan agama yang beragam, Islam bukan hanya cocok diterima orang Nusantara saja, tetapi pantas mewarnai budaya iuga Nusantara untuk mewujudkan sifat akomodatifnya yakni rahmatal lil ʻalamin.

### Kesimpulan

Berdasarkan hasil pengamatan dan analisis yang terkait dengan akulturasi budaya Islam- Hindu Bali dengan menggunakan pendekatan teori wihdatul wujud dapat kita gambarkan bahwa agama sebagai realitas sosial, maka secara ontologi dapat kita katakan bahwa praktik keagamaan masyarakat Islam Bali dapat kita kategorikan sebagai Islam (istilah yang digunakan Popular Waardenburk) artinya bahwa praktik keagamaan Islam di Bali secara teks tidak ada dalam al-Our'an maupun al-Hadits juga tidak pernah dijalankan oleh Nabi Muhammad saw. Maupun ulama'-ulama' sesudahnya. akan tetapi praktik keagamaannya tidak bertabrakan dengan syari'at (tidak bertentangan dengan al-Qur'an maupun al-Hadits), artinya bahwa perilaku keagamaan Islam di Bali bukan kategori Islam Sinkretis (istilah yang digunakan Cliford Geertz).

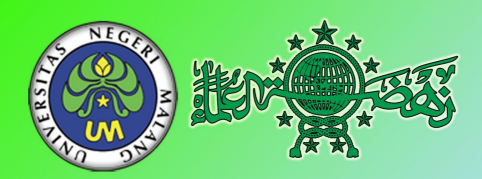
### **Daftar Pustaka**

- Abdullah, Taufik 1987. Sejarah dan Masyarakat: Lintasan Historis Islam Indonesia Jakarta: Yayasan Obor Indonesia.
- Arikunto, Suharsimi. 1998. *Prosedur Penelitian: Suatu Pendekatan Praktis.* Jakarta: Rineka Cipta,
- Beatty, Andrew, 2001. *Variasi Agama di Jawa*, ter. Achmad Fedyani Saefuddin. Jakarta: Raja Grafindo.
- Bungin, Burhan, 2003. *Teknik-Teknik Analisa dalam Penelitian Sosial.*Jakarta: Raja Grafindo Persada.
- Geertz, Clifford. 1970. The Interpretation of Culture. London: Sage Publissing.
- Gellner, Ernest, 1981. Muslim Society . Cambridge: Cambridge University Press.
- Jandra, Mifedwill Jandra, 2000. "Islam dan Budaya Lokal", Profetika.
- Koentjoroningrat. 1987. Pengantar Ilmu Antropologi. Jakarta: Aksara Baru.
- Koentowijoyo, *Budaya dan Masya-rakat.* Yogjakarta: PT. Tiara Wacana.
- Mahmud, Abdul Qadir. 1996. Falsafat Ash-Shuffiyyah fi al-Isla>m. Kairo: Dar al-Fikr al-Arab.
- Mulder, Niels. 1999. Agama, Hidup Sehari-Hari dan Perubahan Budaya. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama.
- Moller, Andre, 2005. Ramadlan di Jawa, ter. Salomo Simanung-kalit. Jakarta: Nalar, 2005.
- Natta, Abudin. 2009. *Akhlak Tasawuf*. Jakarta: Raja
  Grafindo Persada.
- Nur Syam. 2002. Tradisi Islam Lokal dalam Masyarakat Palang Tuban Jawa Timur. Disertasi, Universitas Airlangga, Surabaya.

- O.C, D. Hendropuspito, 1998. Sosiologi Agam. Jogjakarta: Kanisius.
- Petter Huff,"The Challenge of Fundamentalism for Interreligious Dialogue,"Cross Current (Spring-Summer, 2002). http://www.findarticles.com/of\_o/m2096/ 2000\_spring Summer/63300895/print.jhtm.
- Redfield, Robert. 1956. Peasant Society and Culture: An Anthropological Approach to Civilization (Chicago: the University of Chicago Press.
- Schwartz, Stephen Sulaiman, 2012.

  Dua Wajah Islam: Moderatisme
  vs Fundamentalisme dalam
  Wacana Global, terj. Hodri Ariev.
  Jakarta: Blantika & Tha Wahid
  Institut.
- Smith C, Seymour. 1993. Macmillan Dictionary of Antropology. (London: Macmillan Press.
- YS, Lincoln, dan Guba, E.G.L. 1985.

  Naturalistic Inquiry. Beverly Hill:
  Sage Publication.
- Woodward, Mark R. 1985. *Islam Jawa*, ter. Hairus Salim. Yogyakarta: UMI.
- Waardenburg, 1979. Official and Popular Religion. Paris: Mouton Publisher.



# © PUSAT PENGEMBANGAN KEHIDUPAN BERAGAMA (P2KB) LEMBAGA PENGEMBANGAN PENDIDIKAN DAN PEMBELAJARAN (LP3) UNIVERSITAS NEGERI MALANG (UM)

BEKERJASAMA DENGAN PWNU JAWATIMUR DAN PC NU KOTA MALANG

 Jalan Semarang 5, Malang 65145 ● Telepon: (0341) 551312 Psw.403; (0341) 587944

 E-mail: lp3@um.ac.id ● Laman: www.um.ac.id